
  

  

VOL. 6 | N.º 1 | 2025 | REVISTA IBÉRICA DO DIREITO | IBEROJUR SCIENCE PRESS 
 

 

  10 

ISSN 2184 - 7487 
   

O RECONHECIMENTO DA AUTONOMIA DOS POVOS INDÍGENAS EM 

MATÉRIA PENAL E A SUA LIMITAÇÃO PELA LEI DO ESTADO 

The Recognition Of The Autonomy Of Indigenous Peoples In Criminal Matters And Its Limitation By State 
Law 

 
Lígia Carvalho Abreu1  

Universidade Lusófona, Portugal 
p3919@ulusofona.pt  

ORCID: 0000-0002-1245-9770 
 

Luísa Barrios 2  
Universidade Lusófona, Portugal 

p7686@ulusofona.pt 
ORCID: 0000-0002-9674-3348 

 
DOI: https://doi.org//10.62140/LALB102025 

 
Recebido em / Received: January 10, 2025 

Aprovado em / Accepted: February 20, 2025 

 

RESUMO: Com o presente artigo pretende-se reflectir sobre a existência e características de um 
sistema normativo nas comunidades indígenas aplicável aos delitos, como resultado do 
reconhecimento de um pluralismo jurídico em matéria penal assente no respeito dos seus costumes, 
em conformidade com o disposto no direito internacional público, nomeadamente na Convenção 
nº 169 da Organização Internacional do Trabalho (OIT).  
Todavia, o princípio da soberania do Estado conduz-nos a uma análise comparada das 
Constituições e de leis infraconstitucionais de Estados da América Latina para constatar o 
reconhecimento de uma autonomia em matéria penal para os povos indígenas, limitada pela ordem 
pública e os direitos fundamentais. Ademais, a aplicação da lei estadual penal ao indígena, que 
adopta um comportamento punível ao abrigo dessa lei, suscita uma reflexão sobre a questão da 
responsabilidade penal à luz do princípio da legalidade e do direito a um processo equitativo, uma 
vez que o indígena nem sempre conhece ou compreende o sistema jurídico nacional, a norma penal 
e o seu alcance ou os direitos e garantias processuais.      
 
 Palavras-chave: Povos Indígenas; Pluralismo Jurídico; Penal; Direitos Humanos; Constituição.   
 
 
ABSTRACT: This article aims to reflect on the existence and characteristics of normative system 
in the indigenous communities applied to crimes, as a result of the recognition of a legal pluralism 
in criminal matters based on the respect for their customs, in accordance with the provisions of 
public international law, namely in Convention nº 169 of the international labor organization (ILO). 
However, the principle of State sovereignty leads us to a comparative analysis of the Constitutions 

 
1Professora Associada da Universidade Lusófona. Investigadora integrada do Centro de Estudos Avançados em 
Direito, Francisco Suarez (CEAD) da Universidade Lusófona e Investigadora Associada do Centro de Investigação 
em Direito e Sociedade (CEDIS) da Universidade Nova de Lisboa. Doutora em Direito pela Universidade de Genebra. 
2Professora Auxiliar da Universidade Lusófona. Investigadora integrada do Centro de Estudos Avançados em Direito, 
Francisco Suarez (CEAD) da Universidade Lusófona. 
 



  

  

VOL. 6 | N.º 1 | 2025 | REVISTA IBÉRICA DO DIREITO | IBEROJUR SCIENCE PRESS 
 

 

  11 

ISSN 2184 - 7487 
   

and infra-constitutional laws of Latin American States to verify the recognition of autonomy in 
criminal matters for the indigenous peoples, limited by public order and fundamental rights.        
Furthermore, the application of state criminal law to the indigenous, who adopts a behavior 
punishable under that law, raises a reflection on the issue of criminal liability in light of the principle 
of legality and the right to a fair trial, since the indigenous do not always know or understand the 
national legal system, the criminal law and its scope or the procedural rights and guarantees.   
 
Keywords: Indigenous People; Legal Pluralism; Criminal; Human Rights; Constitution.     
 
INTRODUÇÃO  
 

O reconhecimento da autonomia dos povos indígenas em matéria penal é um tema que 

põe em evidência a necessidade de uma convivência harmoniosa entre a soberania do Estado em 

matéria de aprovação e aplicação das leis no seu território e autodeterminação desses povos, aqui 

entendida na sua dimensão interna.3 

A doutrina constitucional define soberania interna como um poder supremo “sobre 

qualquer outro centro de poder político, que lhe deve obediência e cujas existência e amplitude são 

forçosamente definidas pelo próprio Estado”4.   

O Estado soberano é, assim, a “autoridade máxima, dele dependendo a fonte da 

juridicidade da ordem jurídica interna”.5  

Apesar do Estado soberano determinar a lei que se aplica no seu território e o estatuto 

político e jurídico de quem o habita, o seu poder não é omnipotente.  

A soberania é temperada por princípios, tais como a autodeterminação dos povos. Este 

princípio de ius cogens fundamenta a obrigação de reconhecer e respeitar os conhecimentos, 

costumes e tradições indígenas. Destarte, o poder político soberano tem um valor reforçado e real 

quando tem em conta as diferenças culturais existentes no território onde se concretiza.       

Estas diferenças manifestam-se no modo como as comunidades indígenas se organizam e 

aplicam as suas normas, inclusive no contexto da prática de delitos que ocorrem dentro da 

comunidade.  

O sistema penal indígena, como veremos neste artigo, tem características diferentes do 

ordenamento jurídico do Estado e está reconhecido nas Constituições, bem como na legislação 

infraconstitucional de vários Estados da América latina.  

 
3 A autodeterminação dos povos na sua dimensão interna engloba o direito dos povos indígenas e das minorias étnicas, 
religiosas e culturais ao desenvolvimento político, económico, social e cultural. Este direito está consagrado nas 
constituições dos Estados democráticos e situa-se, como bem explica Azeredo Lopes, “ na esfera dos direitos 
humanos”, assumindo-se como um direito desses povos e minorias “à identidade e à diferença”. Azeredo Lopes, José 
Alberto, “Direito de Autodeterminação dos Povos. Os desenhos da liberdade.” Regimes Jurídicos Internacionais. 
Volume I. Porto, Universidade Católica Editora, 2020, p. 585). 
 
4 Bacelar Gouveia, Jorge, Manual de Direito Constitucional. Volume I. Coimbra, Almedina, 2014, p. 146. 
5 Idem, p. 147. 



  

  

VOL. 6 | N.º 1 | 2025 | REVISTA IBÉRICA DO DIREITO | IBEROJUR SCIENCE PRESS 
 

 

  12 

ISSN 2184 - 7487 
   

No entanto, o reconhecimento deste pluralismo jurídico, que se traduz na autonomia dos 

povos indígenas para julgar e aplicar as suas normas e penas, não está isento de limitações. Os 

direitos fundamentais e outras normas imperativas de ordem pública prevalecem sobre as normas 

e jurisdição indígenas.   

Na presente parte introdutória, e a título de exemplo, citamos o artigo 57 da lei brasileira 

nº 6.001, de 19 de Dezembro de 1973 (doravante designada por Estatuto do Índio), segundo o 

qual: “Será tolerada a aplicação, pelos grupos tribais, de acordo com as instituições próprias, de 

sanções penais ou disciplinares contra os seus membros, desde que não revistam carácter cruel ou 

infamante, proibida em qualquer caso a pena de morte”.6  

Desta forma, abre-se a porta à responsabilidade penal do indígena perante a lei e o sistema 

judicial do Estado, não só quando o indígena que cometeu o crime é entregue voluntariamente 

pelos membros da sua comunidade às autoridades públicas, mas também por imposição da lei do 

Estados que limita a jurisdição indígena.   

Assim, reflectimos neste texto sobre algumas questões atinentes ao pluralismo jurídico, 

nomeadamente se existe uma jurisdição indígena apoiada num sistema de normas penais, de que 

forma é ela reconhecida pelo Estados da América Central e do Sul, bem como quais as 

características e limitações de tal jurisdição ou sistema.      

 

 
1. CARACTERÍSTICAS DE UM SISTEMA PENAL INDÍGENA  

Não existe sistema penal sem lei. Nas comunidades indígenas, a norma que se aplica aos delitos 

tem a sua origem no costume que é a expressão das tradições ancestrais transmitidas, na maioria 

das vezes oralmente, de geração em geração. Assim, na hierarquia normativa indígena, o costume 

é a principal fonte, diferentemente dos sistemas jurídicos de inspiração continental de Estados 

latino-americanos mediante os quais o direito penal tem como principal fonte a lei escrita, 

codificada e aprovada por um parlamento. 

O costume, como fonte da norma que rege um sistema penal vigente nas comunidades 

indígenas, tem na sua génese a dimensão espiritual da comunidade que aplica essa norma. Uma 

dimensão que reflecte a cosmovisão da comunidade.  

Desta forma, a origem da norma tem uma natureza intuitiva, de influência cultural ancestral, 

mas que pode evoluir ou se adaptar se a comunidade assim o entender. O sistema indígena de 

normas aplicáveis aos delitos adapta-se às circunstâncias específicas de cada caso. Não segue o 

 
6Estatuto do Índio, disponível em: <https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l6001.htm> (acesso 29 de Setembro 
2025). 



  

  

VOL. 6 | N.º 1 | 2025 | REVISTA IBÉRICA DO DIREITO | IBEROJUR SCIENCE PRESS 
 

 

  13 

ISSN 2184 - 7487 
   

parâmetro rígido e formalista da letra da lei. A individualidade de cada pessoa e a especificidade da 

situação é tida em conta na avaliação da responsabilidade. É um sistema que procura a prevenção 

do delito através da consciencialização e da educação para a responsabilidade individual e colectiva.  

A flexibilidade do sistema indígena não é necessariamente sinónimo de arbitrariedade. A justiça 

é também aqui o valor supremo e o fim da aplicação da norma. Todavia, coexistem, num mesmo 

país, dois pensamentos distintos quanto à razão que fundamenta a escolha da sanção mais justa: o 

indígena e o estadual. Como bem observa o tribunal constitucional da Colômbia na sua decisão T-

523/97, na qual se pronuncia sobre a diversidade étnica e cultural da comunidade indígena Páez 

no contexto da aplicação de sanções à prática de homicídio, no sistema penal estadual, a função 

primária da pena é a punição do crime, excluindo-se as penas corporais por atentarem contra a 

dignidade da pessoa humana. No sistema punitivo indígena, a pena visa restabelecer “a ordem da 

natureza e dissuadir a comunidade de cometer futuros delitos”7, admitindo-se os castigos corporais 

como “um elemento purificador”8 do indivíduo que cometeu o crime, para que este “se sinta 

liberto”9 do mal praticado. A par dos castigos corporais, outras penas são aplicadas no sistema 

indígena, tais como a reclusão na casa comunal para que o infractor medite sobre a sua conduta 

lesiva e não volte a reincidir ou a expulsão do infractor da comunidade. A expulsão da comunidade 

é uma das penas mais severas, porque a identidade indígena está associada ao colectivo, às suas 

tradições e costumes que muitas vezes são diferentes de outras comunidades indígenas. O 

afastamento compulsório do indígena da comunidade à qual pertence é sinónimo de morte social.10 

O Tribunal Constitucional da Colômbia já se pronunciou sobre a excepcionalidade deste tipo de 

pena.11 De acordo com este tribunal a aplicação deste tipo de pena será desproporcionada na 

medida em que afectará não só o infractor como também a sua família, nomeadamente os seus 

filhos. Estes teriam igualmente de abandonar a sua terra e o modo de vida que lhes é conhecido, 

em virtude da conduta do seu familiar. Para o tribunal constitucional colombiano este tipo de pena 

só deve ser aplicado em casos excepcionais, como é o caso da reincidência e em conformidade com 

o princípio da proporcionalidade. Devem ser ponderadas outras penas alternativas e só quando tais 

penas não tiverem efeito para alcançar o fim pretendido, se aplicará a pena de expulsão da 

 
7Tribunal Constitucional da Colômbia, sentença nº T-523/97, princípio de diversidade étnica e cultural – 
reconhecimento constitucional, § 3.3.3., disponível em: <https://www.corteconstitucional.gov.co/relatoria/1997/t-
523-97.htm> (acesso 29 de Setembro 2025). 
8 Idem. 
9 Idem. 
10No mesmo sentido,  Barrios, Luísa, “Los Pueblos Indígenas  y el Estado Pluralista en Latinoamérica.” Ars Iuris 
Salmanticensis. Estudios, (8), 2020, p. 40, disponível em: < https://gredos.usal.es/handle/10366/146150> (acesso 
29 de Setembro 2025). 
11Tribunal Constitucional da Colômbia, sentença nº T-254/94, Comunidad Indigena – Naturaleza/Indefension Frente 
a Comunidades Indígenas, disponível em: <https://www.corteconstitucional.gov.co/relatoria/1994/t-254-94> 
(acesso 29 de Setembro 2025). 



  

  

VOL. 6 | N.º 1 | 2025 | REVISTA IBÉRICA DO DIREITO | IBEROJUR SCIENCE PRESS 
 

 

  14 

ISSN 2184 - 7487 
   

comunidade, entendida, assim, como sanção de ultima ratio. A par da expulsão da comunidade, a 

pena de morte apresenta-se também como uma medida severa praticada por algumas comunidades 

indígenas. Por exemplo, o povo indígena Munduruku, cujo território se situa no Alto Tapajós, no 

Estado brasileiro do Pará, prevê a aplicação da pena de morte a quem pratique magia negra. Em 

2015, um adolescente Munduruku foi acusado pela sua comunidade de ter praticado feitiçaria 

contra outro membro da comunidade que viria a falecer. Foi-lhe aplicada a pena de morte.12    

Embora penas severas façam parte do catálogo punitivo de comunidades indígenas, a justiça 

das comunidades indígenas tem um pendor restaurativo. De acordo com o artigo 2 da resolução 

2002/12 da Organização das Nações Unidas (ONU) sobre os princípios básicos para a utilização 

de programas de justiça restaurativa em matéria criminal, a justiça restaurativa caracteriza-se por 

colocar a vítima, o agressor e os membros da comunidade a procurarem resolver, em conjunto e 

com a ajuda de um conciliador ou mediador, questões relacionadas com a prática da ofensa, com 

vista à reparação dos danos.13 É uma forma de justiça assente na mediação, na responsabilidade e 

integração. Apesar de algumas vezes a sanção aplicada ao indígena pela prática de um delito ser a 

expulsão da sua comunidade, a justiça indígena dá prioridade ao restabelecimento das relações no 

seio da comunidade e à reparação do dano causado a esta, ou seja, ao colectivo e à vítima.14 A 

comunidade, através de assembleias ou conselhos de anciãos, participa no processo decisório de 

reconciliação e reparação.15 As decisões emanadas desses órgãos são obrigatórias e adquirem uma 

força executória, uma vez que são decisões amplamente respeitadas, não sendo usual as contestar.  

Existe um poder instituído aceite pela comunidade e uma organização normativa, também 

aceite por essa mesma comunidade, como garantia da segurança e da conveniência pacífica.  

A manifestação do princípio da legalidade penal assume aqui contornos distintos, adaptados a 

um contexto “de vida, de cultura, de compreensão do existir quotidiano e transcendental tão 

 
12Ministério Público Federal, 2ª Câmara de Coordenação e Revisão, Procurador Oficiante Paulo de Tarso Moreira 
Oliveira, Relator Francisco de Assis Vieira Sanseverino, voto nº 4873/2021, procedimento nº 1.23.008.000394/2015-
61. Disponível em: <https://www.conjur.com.br/dl/ar/arquivamento-homicidio-indigena.pdf > (acesso a 29 de 
Setembro de 2025). 
13 Resolução 2002/12 da ONU – Princípios Básicos para a Utilização de Programas de Justiça restaurativa em matéria 
criminal:  
<https://juridica.mppr.mp.br/arquivos/File/MPRestaurativoEACulturadePaz/Material_de_Apoio/Resolucao_ON
U_2002.pdf > (acesso 29 de Setembro 2025). 
 
14A este propósito, Edgar Arturo Esquit Choy e Iván Garcia caracterizam o sistema penal das comunidades indígenas 
maias da Guatemala como sendo um sistema voltado para a conciliação baseada no diálogo, numa reflexão 
moralizadora e na negociação de forma a repor a ordem na comunidade, familiar e pessoal. Esquit Choy, Edgar Arturo 
e García, Iván. El derecho consuetudinario, la reforma judicial y la implementación de los acuerdos de paz. 
Guatemala, Facultad Latino Americana de Ciencias Sociales, Flacso, 1998, p. 46. 
15Outro procedimento também comum é a negociação, em especial no que diz respeito à escolha, duração e forma de 
cumprimento da pena mediante acordo entre os diferentes clãs da comunidade. Sobre este procedimento v. Barrios, 
Luísa, “Los Pueblos Indígenas  y el Estado Pluralista en Latinoamérica.” Ars Iuris Salmanticensis. Estudios, (8), 2020, 
p. 40, disponível em: < https://gredos.usal.es/handle/10366/146150> (acesso 29 de Setembro 2025). 



  

  

VOL. 6 | N.º 1 | 2025 | REVISTA IBÉRICA DO DIREITO | IBEROJUR SCIENCE PRESS 
 

 

  15 

ISSN 2184 - 7487 
   

diferente da conceção social, política e cultural do mundo ocidental. É a própria comunidade que 

impõe as acusações, o catálogo dos comportamentos humanos passíveis de serem puníveis e as 

correspondentes sanções.”16 Todavia, aplica-se as normas indígenas aos delitos cometidos pelos 

indígenas no seu território como expressão do reconhecimento constitucional dos costumes não 

ofensivos da ordem pública, podendo a jurisdição comum estadual, como acontece no Brasil, 

intervir nos casos de crimes praticados em território indígena por não indígena ou em delitos 

praticados por membros da comunidade indígena fora do território indígena ou no seu território, 

quando estes, por exemplo, violem a ordem pública.17   

Em matéria de responsabilidade penal, a pena é infligida ao indivíduo que cometeu o crime. 

Todavia, para alguns povos indígenas a culpa pode ser extensível à comunidade a qual pertence o 

indivíduo, na medida em que esta é responsabilizada pela educação e conduta do membro infractor. 

O delito é entendido pelas comunidades indígenas como um facto potenciador da desagregação da 

comunidade.  

Desta forma, consideramos que existem sistemas penais na cultura indígena de base 

consuetudinária, cujo maior ou menor nível de organização e flexibilidade depende de cada 

comunidade. Apesar de algumas comunidades indígenas sancionarem comportamentos como o 

adultério ou a ociosidade, existe, por parte do colectivo, o sentimento de reprovação de delitos que 

também o são no sistema judicial estadual, como por exemplo o homicídio, o roubo ou a violação, 

acompanhado do dever de incutir uma pena aquele que pratica tais crimes.       

Todavia, tal sistema não se rege pelo princípio estrito da legalidade, quer ao nível da tipicidade 

dos crimes ou da exigência da lei formal escrita. É um sistema de negociação e mediação. Um 

sistema que mais se aproxima da justiça restaurativa e da finalidade de alcançar a paz interior 

individual e colectiva, para que a comunidade consiga manter-se e prosperar, sem guerras eternas 

entre clãs ou famílias.   

A ideia de grupo está presente em todo o processo de aplicação de sanções aos delitos e resulta 

da cosmovisão singular da comunidade. Esta cosmovisão é a génese de todo o sistema normativo 

e organizatório relativo à prática de delitos, da qual se destaca o vínculo do indígena com a sua 

terra e os valores da paz e solidariedade.18    

 

 
16Idem, p. 39. 
17Neste sentido v. artigos 56 e 57 do Estatuto do Índio, disponível em: 
<https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l6001.htm> (acesso 29 de Setembro 2025). 
18Neste sentido v. Barrios, Luísa, “Los Pueblos Indígenas  y el Estado Pluralista en Latinoamérica.” Ars Iuris 
Salmanticensis. Estudios, (8), 2020, p. 41, disponível em: < https://gredos.usal.es/handle/10366/146150> (acesso 
29 de Setembro 2025). 



  

  

VOL. 6 | N.º 1 | 2025 | REVISTA IBÉRICA DO DIREITO | IBEROJUR SCIENCE PRESS 
 

 

  16 

ISSN 2184 - 7487 
   

2. O RECONHECIMENTO DO PLURALISMO JURÍDICO EM MATÉRIA 

PENAL E AS SUAS LIMITAÇÕES  

Segundo a Declaração das Nações Unidas sobre os Direitos dos Povos Indígenas, os Estados 

devem permitir que estes povos possam gerir, de forma autónoma, os assuntos que lhes digam 

respeito. O Brasil, a Argentina, a Bolívia, o Equador ou o Peru, são alguns exemplos de Estados 

que aceitaram a referida Declaração.19  

Por sua vez, a Convenção nº 169 da Organização Internacional do Trabalho (OIT) sobre os 

Povos Indígenas, em vigor desde 5 de Setembro de 1991, faz depender a liberdade das comunidades 

indígenas de adoptarem os seus costumes e praticarem as suas tradições da conformidade destes 

com o respeito dos direitos fundamentais consagrados na Constituição estadual e dos direitos 

humanos. Em matéria penal, o artigo 9 §§ 1 e 2 da mencionada Convenção estabelece que devem 

ser respeitados “os métodos aos quais os povos interessados recorrem tradicionalmente para a 

repressão dos delitos cometidos pelos seus membros” 20, desde que tais métodos sejam compatíveis 

“com o sistema jurídico nacional e com os direitos humanos internacionalmente reconhecidos”.21 

De acordo com a mesma disposição “As autoridades e os tribunais solicitados para se 

pronunciarem sobre questões penais deverão levar em conta os costumes dos povos mencionados 

a respeito do assunto”. 22       

Assim, reconhece-se a existência e respeito dos costumes indígenas em matéria penal, no 

contexto de uma relação de complementaridade entre a jurisdição estadual e a jurisdição indígena, 

pelo que em caso de conflito entre ambas devem prevalecer os direitos humanos e as regras e 

princípios fundamentais de um Estado de direito democrático.   

Tal reconhecimento resulta também das Constituições de Estados latino americanos. Por 

exemplo, o artigo 57 § 10 da Constituição da República do Equador consagra o direito das 

comunidades indígenas a criar, a desenvolver, a aplicar e a praticar o seu direito próprio e 

consuetudinário, em conformidade com a Constituição e os instrumentos jurídicos internacionais 

 
19Declaração das Nações Unidas sobre os Direitos dos Povos Indígenas, disponível em: 
<https://www.acnur.org/fileadmin/Documentos/portugues/BDL/Declaracao_das_Nacoes_Unidas_sobre_os_Dir
eitos_dos_Povos_Indigenas.pdf> (acesso 29 de Setembro 2025). 
20Convenção nº 169 sobre os povos indígenas, disponível em: 
<https://www.oas.org/dil/port/1989%20Conven%C3%A7%C3%A3o%20sobre%20Povos%20Ind%C3%ADgena
s%20e%20Tribais%20Conven%C3%A7%C3%A3o%20OIT%20n%20%C2%BA%20169.pdf >(acesso 29 de 
Setembro 2025).À data em que o presente artigo é escrito, de todos os Estados do continente americano apenas a 
Argentina, a Bolívia, o Brasil, o Chile, a Colômbia, a Costa Rica, a Dominica, o Equador, a Guatemala, as Honduras, 
o México, a Nicarágua, o Peru, o Paraguai e a Venezuela ratificaram a Convenção nº 169.OIT, Normalex, ratificações 
da C169 – Convenção sobre os povos indígenas, 1989, nº 
169,<https://normlex.ilo.org/dyn/nrmlx_en/f?p=NORMLEXPUB:11300:0::NO:11300:P11300_INSTRUMENT_
ID:312314:NO>(acesso 29 de Setembro 2025). 
21 Idem. 
22 Idem. 



  

  

VOL. 6 | N.º 1 | 2025 | REVISTA IBÉRICA DO DIREITO | IBEROJUR SCIENCE PRESS 
 

 

  17 

ISSN 2184 - 7487 
   

de direitos humanos, relembrando expressamente a proibição de desrespeitar os direitos 

constitucionalmente consagrados das mulheres, das crianças e adolescentes.23  

Por sua vez, o artigo 246 da Constituição da República da Colômbia reconhece que “as 

autoridades dos povos indígenas podem exercer funções jurisdicionais dentro do seu âmbito 

territorial, em conformidade com as suas próprias normas e procedimentos, sempre que não sejam 

contrários à Constituição e às leis da República. A lei estabelecerá as formas de coordenação desta 

jurisdição especial com o sistema jurídico nacional.”24   Neste contexto, o sistema normativo dos 

Wayuu25, aplicado pela autoridade moral com competência para mediar os conflitos nesta 

comunidade indígena, o pütchipü’üi ou palabrero, é património comum da humanidade desde 2010.26   

Outro país que abraça o pluralismo jurídico em matéria penal – reconhecendo o direito das 

comunidades indígenas a aplicar as suas leis e a julgar os crimes praticados pelos membros da 

comunidade – é o México. O artigo 2 A II da Constituição mexicana reconhece às comunidades 

indígenas o direito de “aplicar seus próprios sistemas normativos na regulação e resolução dos seus 

conflitos internos, submetendo-se aos princípios gerais desta constituição, respeitando as garantias 

individuais, os direitos humanos e, de maneira relevante, a dignidade e a integridade das 

mulheres.”27   

À semelhança das Constituições mexicana e colombiana, a Constituição do Brasil deixa à 

legislação infraconstitucional a tarefa de definir em que consiste a jurisdição indígena. Segundo o 

artigo 57 do Estatuto do Índio, o Estado brasileiro tolera às comunidades indígenas a aplicação de 

sanções penais ou disciplinares aos seus membros de acordo com o seu sistema normativo, 

proibindo-se a pena de morte e todas as penas cruéis ou estigmatizantes.28   

 
23Constituição da República do Equador, disponível em: 
<https://www.oas.org/juridico/pdfs/mesicic4_ecu_const.pdf> (acesso 29 de Setembro 2025). 
24Constituição Política da República Colombiana, disponível em: < 
https://www.corteconstitucional.gov.co/inicio/Constitucion%20politica%20de%20Colombia%20-%202015.pdf> 
(acesso 29 de Setembro 2025). 
25 Cujo território se situa na Colômbia e Venezuela. 
26UNESCO, El sistema normativo de los wayuus, aplicado por el pütchipü’üi (“palabrero”), disponível em: 
<https://ich.unesco.org/es/RL/el-sistema-normativo-de-los-wayuus-aplicado-por-el-putchipu-ui-palabrero-00435> 
(acesso 29 de Setembro 2025). 
 
27Constituição Política dos Estados Unidos do México, disponível em: 
<https://mexico.justia.com/federales/constitucion-politica-de-los-estados-unidos-mexicanos/titulo-
primero/capitulo-i/#articulo-2o> (acesso 29 de Setembro 2025). 
28Estatuto do Índio, disponível em: <https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l6001.htm> (acesso 29 de Setembro 
2025). Apesar da disposição 57 do Estatuto do Índio ser clara ao não admitir que um sistema sancionatório indígena 
preveja a pena de morte e outras penas cruéis, o Ministério Público Federal arquivou o processo referente à morte de 
um adolescente Munduruku no contexto do ritual deste povo indígena designado por pajelança brava e que consiste 
numa pena cruel infligida em virtude de este ter praticado magia negra contra outro membro da sua comunidade. O 
Ministério Público apoiou a sua decisão em pareceres técnicos do Fundo Nacional dos Povos Indígenas (FUNAI) e 
do próprio Ministério Público Federal, mediante os quais se considerou que, mesmo nos casos em que a comunidade 
indígena tem contacto ou interação considerável com as comunidades não indígenas, o que permitiria concluir que os 
indígenas tinham conhecimento de que a prática da pajelança brava era proibida, estamos perante um diferente “sistema 
de valores éticos e culturais” onde aquela prática é normal e aceitável dentro da comunidade indígena, impossibilitando 



  

  

VOL. 6 | N.º 1 | 2025 | REVISTA IBÉRICA DO DIREITO | IBEROJUR SCIENCE PRESS 
 

 

  18 

ISSN 2184 - 7487 
   

Estes são alguns exemplos de legislação nacional que se afasta de uma “interpretação etnocêntrica 

do direito”29 baseada na rejeição da coexistência de uma sistema normativo de uma cultura 

diferenciada  com o direito estadual.30 

O pluralismo jurídico reconhecido pela lei fundamental de um Estado capta, e tal como 

bem descreve Antônio Carlos Volkner “o conteúdo e a forma do fenómeno jurídico mediante a 

informalidade de acções concretas de actores colectivos, consensualizados pela identidade e 

autonomia de interesses do todo comunitário, num locus político, independentemente dos rituais 

formais de institucionalização.”31    

Independentemente da redacção constitucional, todos os Estados mencionados como 

exemplo são unânimes em reconhecer uma jurisdição indígena com limites. Por esta razão, no 

Brasil, alguns autores questionam-se se efectivamente existe uma jurisdição indígena ou 

simplesmente uma autonomia em matéria penal. Para André Ferreira, o Estatuto do Índio não 

reconhece uma jurisdição às comunidades indígenas. 32 A função judicial é uma competência do 

Estado. O artigo 57 do referido Estatuto dispõe apenas que se tolerará a aplicação do sistema 

indígena de normas e penas. De acordo com o autor estamos perante uma autonomia que “pode 

ser debatida ou refutada pela jurisdição estadual, o que demonstra que as comunidades indígenas 

não têm autoridade jurisdicional, mas apenas um poder de composição própria, que pode ser 

revertido pela jurisdição do Estado”.33     

Embora a supra mencionada lei brasileira não seja tão explícita como a Constituição 

Colombiana, acreditamos que, em virtude do princípio da autodeterminação dos povos conjugado 

com o princípio da igualdade, existe uma autonomia dos povos indígenas em matéria penal. As 

expressões práticas desta autonomia evidenciam as diferenças entre o sistema indígena baseado em 

 
a aceitação, por parte desta, de normas contrárias aquela prática. Conclui, assim, o Ministério Público Federal que “os 
que praticaram a conduta ora relatada não reconhecem ter feito algo proibido (…). Para eles a norma penal não alcança 
a pretendida função motivadora, tampouco alcançaria qualquer fim preventivo, geral ou especial, a imposição de uma 
pena. Além da imperiosa necessidade de resguardar a manifestação cultural da etnia, praticada dentro da colectividade, 
nos limites da aldeia, em diversas passagens do procedimento investigatório criminal fica claro que qualquer acto, de 
investigação judicial tendente a apurar os factos, representa indesejável ofensa aos meios culturais de aplicação da 
justiça (…). “Ministério Público Federal, 2ª Câmara de Coordenação e Revisão, Procurador Oficiante Paulo de Tarso 
Moreira Oliveira, Relator Francisco de Assis Vieira Sanseverino, voto nº 4873/2021, procedimento nº 
1.23.008.000394/2015-61, §§ 13, 14 e 15. Disponível em: <https://www.conjur.com.br/dl/ar/arquivamento-
homicidio-indigena.pdf> (acesso a 29 de Setembro de 2025). 
29Wolkmer, Antônio Carlos, Pluralismo jurídico: fundamentos de uma nova cultura no direito. 3ª ed., São Paulo, 
Biblioteca Alfa – Omega de Cultura Universal, 2001, p. 46, disponível em: < https://www.forumjustica.com.br/wp-
content/uploads/2013/02/Antonio-Carlos-Wolkmer-Pluralismo-juridico.pdf > (acesso 29 de Setembro 2025). 
30 Idem, p. 64. 
31 Idem, p. 119. 
32 Ferreira, André, A Concessão de Autonomia Penal às Comunidades Indígenas: aplicabilidade constitucional do 
artigo 57 do Estatuto Índio. Porto Alegre, Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Escola de Direito, 
2015, p. 79, disponível em: <https://lume.ufrgs.br/handle/10183/183440?locale-attribute=es&show=full > (acesso 
29 de Setembro 2025). 
33 Idem, p. 119. 



  

  

VOL. 6 | N.º 1 | 2025 | REVISTA IBÉRICA DO DIREITO | IBEROJUR SCIENCE PRESS 
 

 

  19 

ISSN 2184 - 7487 
   

costumes ancestrais e o sistema jurídico estadual. Por outras palavras, a autonomia jurídica das 

comunidades indígenas é uma manifestação de uma cultura com características diferenciadas e que 

é vivenciada pelos seus membros. Em conformidade com os princípios da universalidade e da 

igualdade, o indígena tem a mesma dignidade social que qualquer cidadão do território do Estado 

e como se encontra numa situação cultural e social diversa, estas diferenças justificam um 

tratamento diferenciado. Assim sendo, deve-se reconhecer um foro jurídico indígena que, embora 

limitado pela lei suprema do Estado, é uma jurisdição.  

Neste contexto, o tribunal constitucional colombiano, na sua decisão T-496/1996 sobre o 

âmbito do foro indígena e os seus limites, realça que o direito das comunidades indígenas a um 

foro é reconhecido na Constituição colombiana. Sendo uma jurisdição especial, ela abrange o 

direito do indígena a ser julgado pela autoridade da sua comunidade, em conformidade com as 

normas e procedimentos vigentes no seu território, como garantia do “respeito pela singular 

cosmovisão do indivíduo”34. No entanto, e tal como explica o tribunal constitucional, esta 

jurisdição especial nem sempre será competente para apreciar os casos de delitos cometidos por 

indígenas. Se o delito for praticado por membros da comunidade e contra estes dentro do seu 

território, tais condutas devem ser julgadas no foro indígena.35 Todavia, para delimitar a 

competência em matéria penal entre a jurisdição especial indígena e a jurisdição estadual, pode não 

ser suficiente um critério assente no princípio da territorialidade e na pertença da vítima ou do 

agressor à comunidade. Como bem explica o tribunal constitucional colombiano: “não é apenas o 

lugar onde ocorreram os factos que é relevante para determinar a competência, mas também se 

deve ter em conta as culturas envolvidas, o nível de isolamento ou integração do indivíduo perante 

a cultura maioritária, o impacto da sanção para o indivíduo, etc…”36        

Assim, para a resolução de conflitos entre a jurisdição indígena e a jurisdição estadual, deve-

se aplicar o princípio da igualdade proporcional ao caso concreto de forma a determinar a 

competência para julgar os delitos. Neste âmbito, os direitos fundamentais, interpretados segundo 

uma perspectiva universal, são um parâmetro para limitar não só a competência do foro indígena, 

mas também a competência da jurisdição do Estado. Se a sanção do foro indígena é a morte ou a 

violação da integridade física e psicológica, não se pode aceitar tal jurisdição.  

Ademais, a jurisdição estadual deve intervir quando a sanção aplicada pela jurisdição 

indígena não é proporcional ao delito cometido. Com esta afirmação não queremos descartar a 

aplicação do princípio non bis in idem, mediante o qual nenhuma pessoa pode ser julgada mais do 

 
34Tribunal Constitucional da Colômbia, sentença nº T-496/1996, Foro Indígena – Alcance/Foro Indígena- Limites, § 
3, disponível em: <https://www.corteconstitucional.gov.co/relatoria/1996/T-496-96.htm> (acesso 29 de Setembro 
2025). 
35 Idem, § 2.2 nº 3. 
36 Idem. 



  

  

VOL. 6 | N.º 1 | 2025 | REVISTA IBÉRICA DO DIREITO | IBEROJUR SCIENCE PRESS 
 

 

  20 

ISSN 2184 - 7487 
   

que o uma vez pelo mesmo facto. A jurisdição estadual deverá intervir se a jurisdição indígena não 

sancionar o indivíduo que ofende os direitos humanos ou se tal intervenção é essencial para 

reestabelecer os valores da justiça e prevenir a continuidade de práticas desrespeitadoras dos 

direitos humanos de pessoas vulneráveis como as mulheres, as crianças ou os idosos.  

Neste sentido, alguma doutrina brasileira considera que em caso de dupla punição de 

natureza penal – da jurisdição indígena e da jurisdição estadual – os tribunais estaduais não devem 

ignorar a decisão da jurisdição indígena. Deste modo, o poder judicial pode “atenuar a pena imposta 

pelo Judiciário, quando heterogéneas, ou nela computada, quando homogéneas e, ainda, quando 

cumpridos os requisitos legais objectivos, deixando de aplicar a pena”37. Para esta mesma doutrina, 

quando a punição da jurisdição indígena é injusta e desproporcionada o Estado deve actuar para 

corrigir ou prevenir a violação dos direitos humanos. Em caso de conformidade da sanção da 

jurisdição indígena com os direitos humanos e o princípio da proporcionalidade, o Estado abster-

se-ia de julgar ou interferir no caso. Esta seria “ uma forma de compatibilizar a organização social, 

os costumes, as crenças e as tradições das comunidades indígenas com a soberania do Estado”.38   

Por outro lado, quando a legislação do Estado estabelece limites em matéria penal para os 

indígenas sempre que as comunidades os denunciam perante as autoridades estaduais, os indivíduos 

destas comunidades não são julgados segundo as leis indígenas, mas são responsabilizados por 

delitos perante a jurisdição estadual. Em matéria de imputabilidade do indígena, há que ter em 

consideração que este nem sempre conhece ou entende o sistema jurídico nacional, a norma penal 

e seu alcance, bem como as garantias judiciais.  

O princípio da igualdade interpretado no âmbito da diversidade cultural traduz-se no 

reconhecimento das diferenças das comunidades indígenas em relação ao resto da população. Tal 

reconhecimento não significa discriminação em virtude de características subjectivas, tais como a 

etnia ou a raça. Se assim fosse, estaríamos a violar o princípio da igualdade e não discriminação.  

As diferenças que destacamos aqui são aquelas que devem ser levadas em consideração para a boa 

administração da justiça em matéria de respeito pelos direitos fundamentais.  

Assim, o Estado deve assegurar um eficiente sistema de acesso ao direito com igualdade de 

garantias judiciais para todos os intervenientes num processo judicial, independentemente da sua 

condição social e etnia. O cumprimento destas garantias é uma obrigação imposta pela Convenção 

nº 169 da OIT. O artigo 12 dispõe que os povos indígenas: “deverão ter proteção contra a violação 

de seus direitos, e poder iniciar procedimentos legais, seja pessoalmente, seja mediante os seus 

 
37 Silva, Ludmila, Peruzzo Pedro, Cunha, Rogério e Santos, Thiago, “A responsabilidade penal do indígena e a (I) 
legitimidade da dupla punição.” Revista Jurídica da Escola Superior do Ministério Público de São Paulo, (22), 2022, 
p. 104. Disponível em: <https://es.mpsp.mp.br/revista_esmp/index.php/RJESMPSP/article/view/520 > (acesso 29 
de Setembro 2025). 
38 Idem, p. 107. 



  

  

VOL. 6 | N.º 1 | 2025 | REVISTA IBÉRICA DO DIREITO | IBEROJUR SCIENCE PRESS 
 

 

  21 

ISSN 2184 - 7487 
   

organismos representativos, para assegurar o respeito efectivo desses direitos. Deverão ser 

adoptadas medidas para garantir que os membros desses povos possam compreender e se fazer 

compreender em procedimentos legais, facilitando para eles, se for necessário, intérpretes ou outros 

meios eficazes.”39     

Ademais, é importante frisar que o princípio da legalidade em matéria penal é um princípio 

consagrado não só nas Constituições estaduais, mas também em vários instrumentos jurídicos de 

direitos humanos, como por exemplo a Convenção Americana sobre os Direitos Humanos. Este 

princípio proíbe o uso de analogias para estender a aplicação da lei penal a casos não previstos 

expressamente pela lei. Efectivamente, nenhum crime será punível com uma pena que não está 

previamente determinada na lei (nullum crimen nulla poena sine lege previa). Este princípio não se limita 

somente a penas definidas em termos gerais pela lei penal, mas também se aplica a penas concretas 

que resultam do processo judicial em conformidade com a lei vigente. É uma garantia fundamental 

para qualquer indivíduo perante o poder punitivo do Estado, assegurando que as consequências 

jurídicas das suas ações sejam previsíveis e estejam claramente definidas pela lei.40  

Ao determinar a sanção correspondente ao delito, deve-se ter em consideração tanto as 

circunstâncias que excluem a responsabilidade penal como aquelas que a modificam. Falar de delito 

como a base da responsabilidade penal implica referir-se a um acto que cumpre com certos critérios 

necessários para ser considerado como tal. Assim, deve ser um acto definido como delito, ilegal e 

realizado com culpa. Se algum destes critérios faltar, por exemplo, em casos onde exista uma 

justificação legal que exclua a responsabilidade penal, então não se pode falar em delito, e, por 

conseguinte, não existe responsabilidade penal.41 Se uma pessoa indígena comete um acto 

considerado um delito perante a lei do Estado, mas o seu comportamento está em conformidade 

com o costume da sua comunidade e não atenta contra os direitos humanos, estamos perante um 

caso de exclusão da responsabilidade penal. A pessoa em causa não compreende a ilegalidade da 

sua ação e, consequentemente, não deveria ser castigada. Esta incompreensão do carácter ilegal da 

sua conduta não se explica – como dispõe a Convenção sobre a eliminação de todas as formas de 

discriminação racial – segundo “doutrinas de superioridade fundada na diferenciação entre as raças 

 
39Convenção nº 169 sobre os povos indígenas, disponível em: 

<https://www.oas.org/dil/port/1989%20Conven%C3%A7%C3%A3o%20sobre%20Povos%20Ind%C3%ADg
enas%20e%20Tribais%20Conven%C3%A7%C3%A3o%20OIT%20n%20%C2%BA%20169.pdf >(acesso 29 de 
Setembro 2025). 

40 Neste sentido v. Paredes Peña, Pedro, La costumbre indígena y responsabilidad penal Santiago, Universidad de 
Chile, Facultad de Derecho, 2015, p. 43, disponível em: 
<https://repositorio.uchile.cl/bitstream/handle/2250/134991/La-costumbre-ind%c3%adgena-y-responsabilidad-
penal.pdf?isAllowed=y&sequence=1  >  (acesso 29 de Setembro 2025). 
41 Idem, p. 30. 



  

  

VOL. 6 | N.º 1 | 2025 | REVISTA IBÉRICA DO DIREITO | IBEROJUR SCIENCE PRESS 
 

 

  22 

ISSN 2184 - 7487 
   

(…) cientificamente falsas, moralmente condenáveis e socialmente injustas e perigosas”.42 Como 

bem explica Víctor Gabriel Rodríguez, desconhecendo “os valores vigentes na sociedade não 

indígena” 43, o indígena não integrado nessa sociedade não conhece o que é sancionável ou proibido 

à luz desses valores. O mesmo autor refere que “não se trata apenas de conhecer a lei penal – que 

nesse contexto é o menor dos problemas – mas da absorção ou não dos valores que são subjacentes 

à norma jurídico-penal.”44 Em matéria de apuramento da responsabilidade penal do indígena, o 

Tribunal Constitucional colombiano entende que o juiz deve analisar a situação particular dessa 

pessoa, nomeadamente o seu “nível de consciência étnica e o grau de influência dos valores 

ocidentais hegemónicos”45, de modo a apurar se, de acordo com os seus valores culturais, o 

indígena sabia que com a sua conduta estaria a praticar um acto ilícito.46 Se o juiz concluir que 

existiu, por parte do indígena, uma ausência de “compreensão e alcance social da sua conduta, o 

juiz deverá concluir que está é um produto de uma diferença valorativa e não de uma inferioridade 

das capacidades intelecto-volitivas.”47  

Neste seguimento, não basta apresentar prova sobre a existência de um costume da 

comunidade para justificar o comportamento do indivíduo indígena. É necessário demonstrar que 

a sua conduta esteve directamente influenciada pelas normas sociojurídicas da sua comunidade, e 

que estas normas motivaram as suas ações.48 Estamos, assim, de acordo com Edilson Vitorelli 

quando reitera que o indígena apenas incorre em responsabilidade se “conhecia os valores tutelados 

pela norma penal”49e de livre vontade e consciente transgrediu o bem jurídico.50 

A apreciação do nível de integração na sociedade também é relevante para determinar a 

possibilidade de atenuação da pena, o tipo e a forma de cumprimento da pena quando o indígena 

é penalmente responsável. Veja-se, a título de exemplo, a jurisprudência brasileira sobre a 

interpretação e aplicação do artigo 56 do Estatuto do Índio que prevê a atenuação da pena e a 

 
42 § 6 do Preâmbulo da Convenção sobre a eliminação de todas as formas de discriminação racial,< 
https://www.ministeriopublico.pt/instrumento/convencao-internacional-sobre-eliminacao-de-todas-formas-de-
discriminacao-racial-0> (acesso 29 de Setembro 2025). 
43 Rodríguez, Victor Gabriel, Fundamentos do Direito Penal Brasileiro, São Paulo, Atlas, 2010, pp. 284-285. 
44 Idem. 
45Tribunal Constitucional da Colômbia, sentença nº T-496/1996, Foro Indígena – Alcance/Foro Indígena- Limites, § 
2.3.2, disponível em: <https://www.corteconstitucional.gov.co/relatoria/1996/T-496-96.htm> (acesso 29 de 
Setembro 2025). 
46 Idem. 
47 Idem. 
48Neste sentido v. Paredes Peña, Pedro, La costumbre indígena y responsabilidad penal Santiago, Universidad de 
Chile, Facultad de Derecho, 2015, p. 74, disponível em: 
<https://repositorio.uchile.cl/bitstream/handle/2250/134991/La-costumbre-ind%c3%adgena-y-responsabilidad-
penal.pdf?isAllowed=y&sequence=1  >  (acesso 29 de Setembro 2025). 
49 Vitorelli, Edilson, Estatuto do Índio. Lei nº 6.001/1973. 4 ed. Salvador, Editora JusPodivm, 2018. 
50 Idem. 



  

  

VOL. 6 | N.º 1 | 2025 | REVISTA IBÉRICA DO DIREITO | IBEROJUR SCIENCE PRESS 
 

 

  23 

ISSN 2184 - 7487 
   

possibilidade de esta ser cumprida em regime de semiliberdade apenas nos casos de 

responsabilidade penal de indígenas não integrados na sociedade.51   

Por outro lado, a interação entre a cultura indígena e a cultura dominante tem levado a 

modificações na forma como algumas comunidades lidam com assuntos penais. Por exemplo, os 

Awa52, resolvem os delitos cometidos pelos seus membros contra a propriedade de acordo com os 

seus costumes. Todavia, tendem a denunciar às autoridades estaduais os delitos mais graves, tais 

como o homicídio.53 Em certos casos, a autoridade indígena, por razões de parentesco com o 

agressor, não o pode julgar e, consequentemente, o entregam às autoridades estatais.54   

Acresce ainda que, a evolução da cultura indígena acompanha, por vezes, a lei do Estado e 

os seus princípios fundamentais, tais como a dignidade da pessoa humana aliada à 

autodeterminação sexual e desenvolvimento pessoal. Como demonstra Luís Zárate Meriles, “os 

Wichi55, historicamente iniciavam sexualmente as suas mulheres a partir da primeira menstruação; 

mas hoje em dia, são cada vez menos as comunidades Wichi que mantêm esta prática em virtude 

da interferência do Estado ou também porque muitas mulheres se negaram a seguir este 

costume”56. 

Subsiste, por vezes, um diálogo constante entre os costumes indígenas e o direito do 

Estado, sendo certo que estas duas esferas frequentemente se separam, se influenciam e se 

completam mutuamente.57 

As culturas são dinâmicas e evoluem constantemente. Os seus valores, interacções sociais 

e normas de convivência se adaptam à volatilidade das circunstâncias.58 Assim, um efectivo 

reconhecimento da autonomia indígena em matéria penal depende da sensibilidade do direito 

estadual a esta evolução, de forma a evitar situações mediante as quais as normas jurídicas não se 

ajustam à realidade de vida das pessoas. 

 
51Sobre este assunto, por exemplo, a decisão do Supremo Tribunal de Justiça do Brasil, recurso especial nº 1.361.948-
PE (2013/0014632-7), disponível em <https://www.jusbrasil.com.br/jurisprudencia/stj/24197905 > (acesso 29 de 
Setembro 2025). 
52 Povo Indígena cujo território se situa nos Estados do Maranhão e Pará. 
53 Sobre este assunto Wray, Alberto, “El problema indígena y la reforma del Estado.” Derecho, pueblos indígenas y reforma 
del estado. Quito, Abya – Yala, pp. 11-61, 1993. 
54Neste sentido Barrios, Luísa, “Los Pueblos Indígenas  y el Estado Pluralista en Latinoamérica.” Ars Iuris Salmanticensis. 
Estudios, (8), 2020, p. 60, disponível em: < https://gredos.usal.es/handle/10366/146150> (acesso 29 de Setembro 
2025). 
55 Povo Indígena cujo território se situa Bermejo e Pilcomayo, na Argentina e Bolívia. 
56 Zárate Meriles, Luís, “El indígena frente a la ley penal: Una posición desde los derechos humanos de los pueblos 
indígenas.” Revista Verba Iuris, (41), 2018, p. 80, disponível em: 
<https://revistas.unilibre.edu.co/index.php/verbaiuris/article/view/4652 > (acesso 29 de Setembro 2025). 
57 Neste sentido também Yrigoyen Fajardo, Raquel, “Hacia un reconocimiento pleno de las rondas campesinas y el 
pluralismo legal.” Allpanchis, 34 (59/60), 2002, pp. 31-81, disponível em: 
<https://revistas.ucsp.edu.pe/index.php/Allpanchis/article/view/575/1226 >  (acesso 29 de Setembro 2025). 
58No mesmo sentido Zárate Meriles, Luís, “El indígena frente a la ley penal: Una posición desde los derechos humanos 
de los pueblos indígenas.” Revista Verba Iuris, (41), 2018, p. 79, disponível em: 
<https://revistas.unilibre.edu.co/index.php/verbaiuris/article/view/4652 > (acesso 29 de Setembro 2025). 



  

  

VOL. 6 | N.º 1 | 2025 | REVISTA IBÉRICA DO DIREITO | IBEROJUR SCIENCE PRESS 
 

 

  24 

ISSN 2184 - 7487 
   

Quando o direito não reflecte adequadamente a diversidade cultural e as mudanças sociais 

dos povos indígenas, corre-se o risco de impor a estes uma realidade artificial ou desactualizada, 

desajustada da sua situação concreta, das suas necessidades e valores. Neste caso, os efeitos 

negativos seriam consideráveis, afectando a boa administração da justiça, bem como outros 

princípios constitucionais, tais como a igualdade, não seriam adequadamente aplicados, 

comprometendo as garantias judiciais do indivíduo.   

É crucial que o direito seja flexível e sensível às mudanças culturais para garantir uma justiça 

verdadeira e uma convivência harmoniosa entre o direito estadual e as normas indígenas em matéria 

penal.  

Desta forma, é importante fomentar o diálogo através de canais formais e informais. Os 

povos indígenas devem participar na vida pública: ter representação política, ser consultados no 

âmbito do procedimento legislativo e ouvidos nos meios de comunicação para que efectivamente 

exista uma sociedade inclusiva das diferentes identidades culturais.            

 
CONSIDERAÇÕES FINAIS  
 

A autodeterminação dos povos indígenas manifesta-se na liberdade de estes praticarem a 

sua cultura, onde se insere as suas tradições e costumes em matéria de punição de delitos. O 

reconhecimento do pluralismo jurídico, ou seja das normas e jurisdição indígena, é uma 

característica de um Estado democrático que respeita uma cosmovisão singular e ao mesmo tempo 

os direitos humanos. Estados da América Central e do Sul, onde se encontram territórios indígenas, 

como por exemplo o México, o Brasil, a Guatemala, o Equador, a Bolívia ou o Peru, consagram, 

nas respectivas constituições, os direitos dos povos indígenas e o respeito pela sua herança cultural, 

incluído a respeito pelos seus sistemas de normas.  

Todavia, o sistema normativo indígena possui características diferentes das do 

ordenamento jurídico estadual. Tal constatação é o reflexo da complexidade da integração de 

práticas e crenças de natureza cultural de uma minoria num sistema legal que se baseia em valores 

de uma cultura dominante.   

Os direitos humanos e os seus princípios – interpretados de acordo com uma perspectiva 

universal, para a qual contribuiu a jurisprudência dos tribunais de direitos humanos – devem ser 

elementos ou parâmetros unificadores no âmbito de conflitos entre Estado e os povos indígenas, 

e reflectir-se em matéria de responsabilidade penal indígena. Os princípios da igualdade e da 

dignidade da pessoa humana fundamentam também o reconhecimento dos direitos das minorias 

étnicas a possuírem um sistema normativo próprio e característico da sua identidade e 

desenvolvimento libre e colectivo.  



  

  

VOL. 6 | N.º 1 | 2025 | REVISTA IBÉRICA DO DIREITO | IBEROJUR SCIENCE PRESS 
 

 

  25 

ISSN 2184 - 7487 
   

Ademais, os Estados devem aprovar leis infraconstitucionais de “coordenação ou 

articulação entre o sistema jurídico estadual e os sistemas jurídicos indígenas”59, que respeitem o 

princípio da não privação do conteúdo essencial da liberdade da comunidade indígena à aplicação 

do seu sistema de normas, expressão da diversidade cultural e desenvolvimento humano. Tais leis 

devem facilitar o acesso à justiça estadual por parte do indígena e da sua comunidade, quando estes 

o pretendam, delimitar “a competência da jurisdição indígena, estabelecer mecanismos para 

resolver os conflitos de competência entre a jurisdição estadual e a indígena”60, e aqueles em que a 

comunidade aplica normas contrárias aos direitos fundamentais, com intervenção do órgão judicial 

supremo estadual em matéria constitucional,  bem como definir  e simplificar os procedimentos de 

reconhecimento das decisões das comunidades indígenas que não ofendam os princípios universais 

de todos os povos, tais como o princípio da dignidade da pessoa humana ou da igualdade.  

Acresce ainda que, a evolução da cultura indígena acompanha algumas vezes a lei estadual 

e os seus princípios fundamentais. Há que estabelecer, portanto, canais formais e informais para 

manter vivo o diálogo entre o direito estadual e o sistema de normas das comunidades indígenas.  

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  

Araóz Velasco, Raúl, Temas jurídicos andinos. Hacia una antropología jurídica. Oruro, Centro Diocesano 
de Pastoral Social, 1991.   
Azeredo Lopes, José Alberto, “Direito de Autodeterminação dos Povos. Os desenhos da 
liberdade.” Regimes Jurídicos Internacionais. Volume I. Porto, Universidade Católica Editora, 2020, pp. 
549-630.  
Barrios, Luísa, “Los Pueblos Indígenas  y el Estado Pluralista en Latinoamérica.” Ars Iuris 
Salmanticensis. Estudios, (8), 2020, pp. 29-56,   disponível em: < 
https://gredos.usal.es/handle/10366/146150> (acesso 29 de Setembro 2025).      
Bacelar Gouveia, Jorge, Manual de Direito Constitucional. Volume I. Coimbra, Almedina, 2014.   
Bernal Camargo, Diana, “Jurisdicciones constitucional y especial indígena colombianas”. Diálogos 
de Saberes, (31), 2009, pp. 245-261, disponível em: < 
https://revistas.unilibre.edu.co/index.php/dialogos/article/view/1938> (acesso 29 de Setembro 
2025).  
Bertini Chiriboga, L. B. y Yáñez Fuenzalida, N. (2013). Pluralismo jurídico: derecho indígena y 
justicia nacional. Anuario de Derechos Humanos, (9), pp.151-160. Recuperado de: 
https://anuariocdh.uchile.cl/index.php/ADH/article/view/27040  
      
Comisión Coordinadora de Salvaguarda del Sistema Normativo Wayuu, Plan especial de salvaguardia 
(PES) del sistema normativo Wayuu aplicado por el palabrero. Territorio Ancestral Wayuu, Mincultura. 
Gobernación de la Guajira, Alcaldía de Maicao, Junta Mayor de Autónoma de palabreros, 2013, 
disponível em: < https://www.mincultura.gov.co/direcciones/patrimonio-y-
memoria/Documents/02-el-sistema-normativo-wayuu-aplicado-por-el-palabrero-putchipuui-
PES.pdf> (acesso 29 de Setembro 2025).       

 
59Barrios, Luísa, “Los Pueblos Indígenas  y el Estado Pluralista en Latinoamérica.” Ars Iuris Salmanticensis. Estudios, 
(8), 2020, p. 46, disponível em: < https://gredos.usal.es/handle/10366/146150> (acesso 29 de Setembro 2025). 
60 Idem. 



  

  

VOL. 6 | N.º 1 | 2025 | REVISTA IBÉRICA DO DIREITO | IBEROJUR SCIENCE PRESS 
 

 

  26 

ISSN 2184 - 7487 
   

Ferreira, André, A Concessão de Autonomia Penal às Comunidades Indígenas: aplicabilidade constitucional do 
artigo 57 do Estatuto Índio. Porto Alegre, Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, 
Escola de Direito, 2015, disponível em: <https://lume.ufrgs.br/handle/10183/183440?locale-
attribute=es&show=full > (acesso 29 de Setembro 2025).      
 
Esquit Choy, Edgar Arturo e García, Iván. El derecho consuetudinario, la reforma judicial y la 
implementación de los acuerdos de paz. Guatemala, Facultad Latino Americana de Ciencias Sociales, 
Flacso, 1998.   
Paredes Peña, Pedro, La costumbre indígena y responsabilidad penal Santiago, Universidad de Chile, 
Facultad de Derecho, 2015, Disponível em: 
<https://repositorio.uchile.cl/bitstream/handle/2250/134991/La-costumbre-ind%c3%adgena-
y-responsabilidad-penal.pdf?isAllowed=y&sequence=1  >  (acesso 29 de Setembro 2025).      
 
Perafán Simmonds, Carlos César, Sistemas Jurídicos Paez, Kogi, Wayúu y Tule. Bogotá, Colcultura, 
1995.  
Rodríguez, Victor Gabriel, Fundamentos do Direito Penal Brasileiro, São Paulo, Atlas, 2010.   
Silva, Ludmila, Peruzzo Pedro, Cunha, Rogério e Santos, Thiago, “A responsabilidade penal do 
indígena e a (I) legitimidade da dupla punição.” Revista Jurídica da Escola Superior do Ministério Público 
de São Paulo, (22), 2022, pp. 84-110. Disponível em: 
<https://es.mpsp.mp.br/revista_esmp/index.php/RJESMPSP/article/view/520 > (acesso 29 de 
Setembro 2025).       
UNESCO, El sistema normativo de los wayuus, aplicado por el pütchipü’üi (“palabrero”), disponível em: 
<https://ich.unesco.org/es/RL/el-sistema-normativo-de-los-wayuus-aplicado-por-el-putchipu-
ui-palabrero-00435> (acesso 29 de Setembro 2025).    
Vitorelli, Edilson, Estatuto do Índio. Lei nº 6.001/1973. 4 ed. Salvador, Editora JusPodivm, 2018.   
 
Zárate Meriles, Luís, “El indígena frente a la ley penal: Una posición desde los derechos humanos 
de los pueblos indígenas.” Revista Verba Iuris, (41), 2018, pp. 77-88, disponível em: 
<https://revistas.unilibre.edu.co/index.php/verbaiuris/article/view/4652 >  (acesso 29 de 
Setembro 2025).     
Yrureta, Gladys, El indígena ante la ley penal. Caracas, Universidad Central de Venezuela, 1981.    
Yrigoyen Fajardo, Raquel, “Hacia un reconocimiento pleno de las rondas campesinas y el 
pluralismo legal.” Allpanchis, 34 (59/60), 2002, pp. 31-81, disponível em: 
<https://revistas.ucsp.edu.pe/index.php/Allpanchis/article/view/575/1226 >  (acesso 29 de 
Setembro 2025).   
Wolkmer, Antônio Carlos, Pluralismo jurídico: fundamentos de uma nova cultura no direito. 3ª ed., São 
Paulo, Biblioteca Alfa – Omega de Cultura Universal, 2001, disponível em: 
<https://www.forumjustica.com.br/wp-content/uploads/2013/02/Antonio-Carlos-Wolkmer-
Pluralismo-juridico.pdf> (acesso 29 de Setembro 2025).    
Wray, Alberto, “El problema indígena y la reforma del Estado.” Derecho, pueblos indígenas y reforma 
del estado. Quito, Abya – Yala, pp. 11-61, 1993.  
 

 


